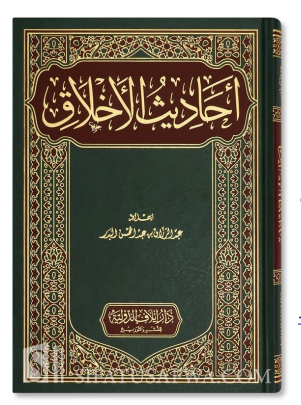
# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ

## Ahadith Al Akhlaq

### Du shaykh Abd Al Razzaq Ibn Abd Al Mohsin al Badr

Par Ustadh Abu Ahmed

(حفظه الله)



Ce document correspond au premier cours de Ahadith al akhlaq dispensé par Ustadh Abou Ahmed disponible en audio sur Telegram.

<u>https://t.me/</u> +yt99JH\_QZHM5NGIO

#### Introduction:

Ce livre traitera du comportement du musulman.

Shaykh Al Albani a dit : Il m'apparaissait, et je pensais que le problème de la communauté était un problème au niveau de la croyance, mais il m'est apparu finalement que le problème de la communauté est un problème de croyance et de comportement.

Ce livre est à la base une élocution profitable sur un canal radio du masjib nabawi (mosquée du Prophète) durant le mois de ramadan de l'année 1441 de l'Hégire de la part du shaykh mais par la demande de plusieurs personnes le livre a été édité.

Nous implorons et nous demandons à Allah le Puissant Le Majestueux de nous gratifier du noble comportement, de la conduite exemplaire qui était celle de notre noble guide et modèle, le Prophète aleyhi salat wa salam.

Nous demandons à Allah de nous guider vers les meilleurs caractères et Il est le Seul qui nous y conduit et Il est le seul qui est capable de nous détourner des mauvais caractères.

Allah a dit dans la Sourate Al Qalam:

« Et tu es certes, d'une moralité éminente. »

Et le bon comportement ainsi que les bonnes moeurses et les bienséances sont les signes de la réussite de l'homme dans la vie présente et la vie future.

Et l'attitude méritante et le noble caractère n'ont pas leurs pareils pour s'attirer le bien et la religion toute entière est une affaire de comportement.

Quiconque est au dessus de toi en termes de comportement te surpasse dans la religion.

Celui qui t'ajoute des bons comportements t'accorde un surplus de religiosité.

Le Prophète aleyhi salat wa salam fut interrogé sur ce qui fait le plus entrer au Paradis, il a répondu :

#### « La crainte pieuse d'Allah et le bon comportement. »

#### Ibn al Qayyim a dit:

Le Prophète aleyhi salat wa salam a rassemblé entre la crainte d'Allah et le bon comportement, pourquoi ? Car la crainte d'Allah vient réformer ce qu'il y a entre Allah et Son serviteur, tandis que le bon comportement viens réformer ce qu'il y a entre toi et les créatures, comme en te présentant avec un visage souriant.

La crainte d'Allah bonifie la relation avec Allah. Le bon comportement bonifie la relation entre toi les créatures.

La crainte pieuse d'Allah impose l'amour d'Allah à son égard. Le bon comportement appelle les gens à ce qu'ils soient aimés.

D'après Abou Tha'laba (qu'Allah l'agrée), le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a dit: « Certes ceux d'entre vous que j'aime le plus et qui seront les plus proches de moi dans l'au-delà sont ceux d'entre vous qui se comportent le mieux. Et certes ceux d'entre vous que je déteste le plus et qui seront les plus éloignés de moi dans l'au-delà sont ceux qui se comportent le plus mal, les bavards prétentieux et orgueilleux ».

(Rapporté par Ahmed et authentifié par Cheikh Albani dans Sahih Targhib n° 2662)

Plus la personne va être bonne dans son comportement et ses manières alors elle sera de plus en plus proche du Messager d'Allah aleyhi salat wa salam, tandis que plus la personne va être éloignée et mauvaise dans ses comportements plus elle sera éloignée du Prophète aleyhi salat wa salam.

Abû Hurayrah (qu'Allah l'agrée) relate : « Vos biens ne suffiront jamais à contenter les gens, alors contentez-les plutôt avec un visage souriant et un bon comportement. »

Nous ne pourrons jamais satisfaire les gens par nos moyens, nos biens, et la seule chose qui pourra satisfaire le fils d'Adam est remplir sa bouche avec de la terre qu'Allah nous en préserve, quelle que soit la quantité dépensée.

#### Le shaykh dit:

Contentez vous de les satisfaire avec vos nobles attitudes, vos bons comportements, votre beau comportement en restant jovial et cela est une affaire facile pour celui qu'Allah accorde la réussite et le bon comportement.

Comme le disait Ibn 'Omar dans ses vers de poésie : « Ô mon fils ! Certes la bonté est une chose aisée ; un visage souriant et une parole appréciée ».

Ces comportements sont des dons qu'Allah accorde à Son serviteur, c'est un mérite et une grâce et Il mène qui Il veut à ces comportements.

Fait parti des invocations d'ouverture de la prière que le Prophète aleyhi salat wa salam disait :

« Dis : "En vérité, ma prière (As-Salât), mes actes de dévotion, ma vie et ma mort appartiennent à Allah, Seigneur de l'Univers.

À Lui nul associé! Et voilà ce qu'il m'a été ordonné, et je suis le premier à me soumettre." Ô Allah guide moi aux meilleurs des comportements, aux meilleurs actes et à la meilleure morale car nul autre que Toi ne peut y guider et protège moi des mauvais actes et de la mauvaise morale car nul autre que Toi ne peut nous en protéger. »

Il existe également d'autres invocations à ce sujet.

« Ô Allah, tu as parfait ma création, parfais mon comportement ».

Malgré que le comportement du Prophète ait été élogé directement par Allah, il invoque quand même pour qu'Allah améliore son comportement.

Que dire de nous?

Tawuss Ibn Kaysan, un des pieux prédécesseurs a dit : Ces comportements sont des cadeaux, des présents, des bienfaits qu'Allah accorde à qui Il veut, et si Il veut le bien pour Son serviteur, Il lui accorde un caractère pieux comme si Allah Il veut le bien pour un serviteur Il lui accorde la compréhension de la religion.

Ibn Masoud a dit.

Certes Allah ta'ala a réparti entre nous le comportement comme il a réparti entre nous la subsistance.

Celui qui donne la substiance est Celui qui donne les comportements.

CES comportements sont des présents qu'Allah accorde à qui Il veut, quand Il veut, exalté soit-Il.

De la même manière que au sujet de l'attribution de la subsistance il faut réunir deux conditions, de la même manière il faut réunir deux conditions.

- 1 Le fait de se réfugier vers Allah ta'ala pour que cela soit rendu facile, de placer sa confiance en Lui, que ce soit dans la subsistance ou le bon comportement
- 2 Le fait de chercher à obtenir cela, de se démener dans la quête de la subsistance par les causes légiférées

Dans l'acquisition des nobles caractères, les conditions sont :

- 1 Se réfugier vers Allah ta'ala, Lui demander de nous gratifier de ces nobles caractères et de ces attitudes nobles
- 2 Combattre nos âmes afin d'obtenir ces bons comportements.

Allah a dit : « Quand à ceux qui luttent dans Nos sentiers, Nous les mènerons vers les sentiers menant à nous et certes Allah est avec les bienfaisants. »

Le Messager d'Allah a dit: « Le jour de la Résurrection, rien n'est plus lourd sur la balance du serviteur croyant que le bon comportement. Allah déteste tout être vulgaire aux propos grossiers. » [Tirmidhi 2002, authentifié par sheikh al Albani]

On sait tous que nous serons dans la capacité de faire des prières nocturnes, notre âme ne va pas supporter, le fait de prier toute la nuit, jeûner les lundis et jeudis, cependant...

Comment parvenir au degrés de ces pieux là, celui qui est doté d'un bon comportement atteint le degré du jeûneur et celui qui prie (c'est à dire, celui qui prie abondamment), sans oublier la bonne croyance.

Il est très important de toujours rattacher les choses à la croyance.

Le plus grand des comportements est le fait d'unifier Allah ta'ala.

Le Messager d'Allah a dit : « Le Croyant qui a la foi la plus parfaite est celui qui a le meilleur comportement et les meilleurs d'entre vous sont les meilleurs avec leurs femmes ». [Tirmidhi, riyad as-salihin n°278, authentifié par sheikh al Albani]

Le comportement du Prophète était le Qur'ân.

D'après 'Aishah qu'Allah l'agrée, le Prophète a dit :

Certes, parmi les croyants dont la foi est plus parfaite, celui qui a le meilleur comportement et qui est le plus doux avec sa famille.

#### Al Hanini a dit:

Ce hadith nous indique que le bon comportement fait parti de la foi et que son absence est une diminution de la foi et que les croyants n'ont pas tous un même degré de foi et partant de cela, le Prophète était le plus parfait des hommes en termes de comportement et donc il est celui qui avait la foi la plus parfaite.

« Le meilleur d'entre vous est celui qui est le plus doux avec ses femmes » → C'est à dire celui qui endure patiemment leur manque d'intelligence et leur mauvais caractère et qui est souriant et bienfaisant. Dans le sens, leur manque dans la raison, leur ingratitude, c'est pareil pour les femmes comme pour les

époux.

D'après Abou Houreira (qu'Allah l'agrée), le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a dit:

« Certes je n'ai été envoyé que pour parfaire les nobles comportements » (Rapporté par Malik dans Mouwata et authentifié par Cheikh Albani dans Silsila Sahiha n°45)

Donc Allah l'a envoyé afin qu'il invite les gens à bien se tenir et à se poser et agir en faisant des bonnes œuvres et de les mettre en garde contre les sales et vils caractères, vicieux et les a également appelé à cela par la parole et le geste.

Il a été un émissaire à l'appel au bon comportement par la parole, il était un modèle par ses actes pour l'ensemble des mondes de par ce qu'Allah ta'ala lui a accordé comme comportements complets et bonnes valeurs.

Lorsque Â'ishah fut interrogée sur le comportement du Prophète #, elle répondit : « Son comportement était [conforme aux préceptes du] Coran. » Muslim (746).

Ibn Kathir nous dit que le Qur'ân, les sens du Qur'ân, ses applications et interdictions étaient devenues une seconde nature pour le Prophète, il faisait corps avec le Qur'ân (métaphoriquement) alors qu'il s'était débarrassé de sa nature première, tout ce que le Qur'ân disait de faire, il le faisait, tout ce que le Qur'ân interdisait, prohibait, il le délaissait.

Ajouté à cela la moralité éminente qu'Allah lui avait accordé, sur laquelle il l'a créé, qui lui a donné, celle ci qui était gravée en lui, telle que la générosité, la pudeur, la bonté, le courage, le pardon, la mention utile et tout ce qui est beau.

Anas (qu'Allah l'agrée) a dit :

Anas (qu'Allah l'agrée) a dit : « Je n'ai jamais touché de brocart ou de soie aussi doux que la paume du Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut)! De même, je n'ai jamais senti d'odeur aussi agréable que celle du Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut)!

J'ai servi le Messager d'Allah (sur lui la paix et le salut) pendant dix ans. Par Allah! Jamais il ne m'a dit: "Fi! " ni il ne m'a dit concernant une chose: "Pourquoi as-tu fait ceci? " et pour une chose que je n'avais pas accomplie: "Pourquoi n'as-tu pas fait cela? " »

Al Boukhari rapporte de Al Barra dire « De tous les gens, le Prophète était celui qui avait le plus beau visage et le meilleur comportement. Il était ni trop grand ni trop petit. »

Et comme le disent les savants, comment on pourrait aimer une personne qu'on ne connaît pas, c'est pour cela qu'il est important qu'on apprenne qui est notre Prophète. Il n'a jamais frappé de sa main ni un domestique ni une femme, il n'a jamais rien frappé de sa main à moins que ce soit dans le cadre du jihad.

Il ne s'est jamais vengé parce que son égo a été froissé sauf lorsque les interdits d'Allah ont été violés, il se vengeait pour Allah ta'ala.

Le sens du verset « Tu es certes d'une moralité éminente », selon Ibn Abbas, est « Tu es certes d'une grande religiosité », le plus grand des comportements est d'unifier Allah et cela est l'Islam.

Cette religion a été appelé comportement car le comportement est un assemblage de sciences véridiques, d'intention pures et d'oeuvres qu'elles soient apparentes ou cachées et tout cela qui est en accord avec la justice, la sagesse, l'avantage et des paroles qui sont en adéquation avec la vérité et l'intérêt des musulmans, tout cela provenant du bon comportement du musulman.

Ces paroles et actes émanent donc des sciences, des intentions de sorte que l'âme en retire des comportements qui sont les plus sains, les plus nobles et les meilleurs qui soient.

Tel était le comportement du Prophète, sa parole était concorde avec le Qur'ân, il l'expliquait, il le détaillait, ses sciences était celles du Qur'ân, ses objectifs, ses desseins, ses buts et ses actes étaient en conformité avec ce que le Qur'ân impose et recommande, son détournement, le fait de délaisser une chose ou de s'en abstenir était dû à ce que le Qur'ân avait interdit. Son inspiration, sa motivation était celle inspirée par le Qur'ân, ce dont il se privait était ce que le Qur'ân avait inspiré et privait, sa répugnance était issue de ce qu'il répugne, à son amour et à ce qu'il aime, les efforts qu'il déployait dans les exécutions de ses ordres et de leurs transmissions ainsi que la lutte pour l'établir.

Aishah, compte tenu de sa pleine connaissance du Qur'ân, elle a dit que le Messager d'Allah a merveilleusement traduit le Qur'ân dans son comportement comme elle l'a dit « certes son comportement était le Qur'ân ».

D'après Abou Oumama (qu'Allah l'agrée), le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a dit: « Je garantie une maison à la périphérie du paradis à celui qui délaisse la polémique même si il a raison, une maison au milieu du paradis à celui qui délaisse le mensonge même si il plaisante et une maison en haut du paradis à celui qui améliore son comportement ».

L'un des bons comportements fait parti de délaisser la polémique, les blagues en mentant et le fait d'améliorer son comportement.